LA DISCUSSION PHILOSOPHIQUE en EMC (version courte)

Manuel Tonolo, prag philosophie, ancien formateur INSPE de Chambéry/Université Grenoble-Alpes

(MaJ : 12.12 2025)

SOMMAIRE :

I- PREPARATION EN AMONT DE LA DISCUSSION A VISEE PHILOSOPHIQUE
A- Analyse philosophique de la notion, morale ou civique
1- Chercher la "problématique”’
2- Chercher les grandes réponses possible
3-Chercher les grands arguments
4- Chercher des exemples et des contre-exemples
5- Quelles connaissances sont nécessaires (scientifiques, historiques, informations factuelles) ?
. .6- Quels concepts sont importants a définir ?
7- Quelles sont les distinctions conceptuelles ?
. 8- Anticipation des difficultés intellectuelles
9- Anticipation des représentations des éléves, des préjugés
10- Concevoir une progressivité
B- Des ressources pour faciliter cette préparation philosophique
1- Bibliographie en rapport direct avec le programme d'EMC
2- Sitographie
3- Sites contenant des fiches de préparation de débats philosophiques
C- Prendre appui sur la sensibilité, en partant de la Littérature-Jeunesse
1- Sélectionner des supports pédagogiques pertinents
2- Importance du travail sur I’ceuvre littéraire
II- CADRE DE LA DISCUSSION A VISEE PHILOSOPHIQUE EN CLASSE
A- Quel cadrage pour engager les éléves dans la construction de la situation d’apprentissage ?
1-Quel espace pour le débat ?
2-Quelle durée
3-Définition rapide de I'activité
4--Quelle gestion du groupe
5- Quelles traces écrites
B- Quelles régles pour la discussion philosophique ?
1- Consignes du débat réglé en général
2- Consignes spécifiques a la discussion a visée philosophique
3- 7 régles pour cadrer une DVP et 3 conseils
IIT- ANIMATION "DIALECTIQUE" DE LA DISCUSSION PHILOSOPHIQUE
A- Animer ?
1- La crainte d’une animation excessive
2- La crainte d’une animation minimale
B- Quels sont les grands principes pour orienter cette animation
1- L'animation de I'enseignant-e doit s’efforcer d'étre "dialectique"
2 -L'enseignant-e tente de faire sortir les préjugés, les représentations premiéres
3-Mettre en évidence deux aspects dans chaque réponse
4- L'enseignant-e cherche a mettre en relief le désaccord et la contradiction.
5- Savoir apporter les connaissances nécessaires
6- Ne jamais laisser une représentation d’éléve sans amener le groupe a la soumettre a la critique
7- Ni trop directif ni trop en retrait
8- Demander aux éléves de définir un concept important
9- Amener progressivement les éléves a échanger entre eux des arguments.
IV- Déroulement d’une discussion philosophique (exemple)
V- ANALYSE POSTERIEURE DE LA DISCUSSION PHILOSOPHIQUE
A- Regard a posteriori sur la discussion
B - Qu'ont appris les éléves de cette discussion
1- Les éléves ont-ils fait un effort de problématisation ?
2- Les éléves ont-ils fait un effort de conceptualisation ?
3- Les éléves ont-ils fait un effort d'argumentation ?
4- Les éléves ont-ils fait un effort de congruence ?
5- Les éléves ont-ils fait un effort d'acculturation ?




Enseigner en classe des éléements de morale et de civisme ou les « valeurs de la Républiquey» n'est pas simple. On peut
appréhender a juste titre un discours moralisateur et rhétorique surplombant, qui considere ces valeurs comme évidentes en se
contentant d'un psittacisme qui se voudrait performatif. D'un autre cété, on peut aussi craindre une « mise en activité des
éleves » qui se limite a de vagues débats d'opinion, ou s'échangent des affirmations non questionnées ; ou qui demande aux
éleves d'illustrer ou d'appliquer des valeurs qui ne sont pas été comprises ni examinées dans leur complexité.

Le nouveau programme d'Enseignement Moral et Civique de 2015, ajusté en 2018, invite fort heureusement a rompre avec ces
deux travers, en proposant pour cela un travail sur ces valeurs par les 4 domaines de la culture civique qui se completent. La
sensibilité personnelle (I'émotion et le sentiment esthétique); la régle et le droit (le rapport a la loi ) ; le jugement critique (qui
soumet toute valeur a un examen réflexif, sans craindre de questionner leur application difficile dans la réalité) et
l'engagement. Le programme d'EMC de 2018 (école et collége) est ici :
http://cache.media.education.gouv.fr/file/30/73/4/ensel170_annexe 985734.pdf

Vous avez choisi d'aborder avec les éléves une notion morale ou civique, ou une valeur républicaine, et vous voulez vous
lancer dans un débat régle, argumenté et a visée philosophique. Comment procéder ?

I- -PREPARATION EN AMONT DE LA DISCUSSION A VISEE PHILOSOPHIQUE :

A- Analyse philosophique de la notion morale ou civique, la valeur républicaine.

(Jugement critique et Norme)
Philosopher suppose de commencer par bien analyser la question posée, car aucune réponse immédiate ne s'impose.

1- Chercher la "problématique" de la question, les grands enjeux philosophiques de la notion choisie.
C'est ce qui fait que la question mérite d'étre posée car elle n'est pas si simple et peut accepter plusieurs réponses sans
qu'aucune ne fasse d'emblée consensus... Quelles questions complexes pose cette notion ?

Ex:
Peut-on tolérer les intolérants ?
La laicité est-elle contre la religion ?
Les lois interdisent-elles d'étre libre ?
Si tout le monde trouve le mensonge condamnable, pourquoi tant de gens mentent ?
Pourquoi devrais-je respecter les autres, si eux-mémes ne me respectent pas ?
La justice, est-ce donner exactement la méme chose a tout le monde ?
Pourquoi parler d’égalité en politique quand il existe encore tant d'inégalités dans la société ?

2- Chercher les grandes réponses possibles a la question posée, les grandes positions envisageables, les théses
philosophiques qui s’affrontent

Ex:
1l faut tolérer tout le monde ;
On ne peut pas tolérer ceux qui sont différents de nous ;
On peut tolérer certaines personnes, mais pas d'autres ;
On peut tolérer certains comportements, mais pas d'autres ;
On ne doit pas tolérer les autres, mais les respecter et tenter de les comprendre ...

3-Chercher les grands arguments qui peuvent étayer ces différentes grandes réponses possibles.

4- Chercher des exemples et des contre-exemples utiles pour exposer et illustrer chacune des grandes réponses et leurs
arguments. (ex : histoire courte, Littérature-jeunesse, conte, fable...)

5- Quelles connaissances sont nécessaires (scientifiques, historiques, informations factuelles...) peuvent étre utiles dans
la discussion pour résoudre des questions supposant des réponses objectives ?

Ex:

"On n'a jamais été tolérant en France par rapport aux religions "

"Les chrétiens ont toujours été tolérants avec les gens différents"

"On ne peut pas tolérer ceux qui n'appartiennent pas a la méme race que nous"...
6- Quels concepts sont importants a définir, si I’on veut s’entendre ?
7- Quelles sont les distinctions conceptuelles a faire pour éviter les confusions ?

Ex : respect et tolérance ; vérité et véracité ; respect et obéissance ; légal et légitime ; égalité et équité...

8- Anticipation des difficultés intellectuelles que rencontreront les éléves (dans la compréhension des
textes, dans les éléments historiques/scientifiques/littéraires ; dans les présupposés qui requiérent une


http://cache.media.education.gouv.fr/file/30/73/4/ensel170_annexe_985734.pdf

culture préalable...)

9- Anticipation des représentations des éléves, des préjugés qui ne manqueront pas de s'exprimer au cours de la discussion.

10- Concevoir une progressivité dans les séances de débat, des transitions et une cohérence entre elles, prévoir quelques
approfondissements éventuels. Bien séparer dans la préparation I’essentiel du secondaire.

B- Des ressources pour faciliter cette préparation philosophique :

11 existe plusieurs livres ou articles, plusieurs sites, réalisés tout spécialement par des professeurs de philosophie pour aider les
enseignant-e-s non-spécialistes dans la préparation philosophique des débats.

1- Bibliographie en rapport direct avec le nouveau programme d'EMC :

Galichet F. Pratiquer la philosophie a l'école : 15 débats, Nathan(2004). (Une préparation philosophique de 15
débats pour les enseignant-e-s des cycles 2-3-4. Ce livre trés utile propose des fiches de préparation pour les débats. I1
est accessible en téléchargement gratuit ici :

https://philogalichet.fr/wp-content/uploads/2015/04/Galichet Pratiquer-la-philosophie-%C3%A0-1%C3%A9cole.pdf
Toute la collection des Goiiters philo, Milan (43 livres, dont une douzaine concerne directement I'EMC )

Toute la collection des Chouette Penser ! (Gallimard Jeunesse)

O. Brenifier, toute la collection Philozenfants, Nathan ("Le bien et la mal, c'est quoi ?", "La liberté, c'est quoi ?",
"Vivre ensemble, c'est quoi ?"...) ; La pratique de la philosophie a l'école primaire, Sedrap Education, téléchargeable
sur le site de l'auteur : http://www.pratiques-philosophiques.fr/wp-content/uploads/2014/PDF/
Pratique_de_la_philosophie.pdf

Collectif : Pourquoi et comment philosopher avec des enfants (de la théorie a la pratique en classe) Hatier 2018
Tozzi M. Penser par soi-méme Chronique Sociale (2002) ; Débattre a partir des mythes Chronique Sociale (2006);
La morale, ¢a se discute Albin Michel (2014)

Chirouter E. : Aborder la philosophie en classe a partir d'albums de jeunesse Hachette Education, 2011

Caudron O. Oser a nouveau enseigner la morale a I'école Hachette Education, 2007

JC Pettier-T.Bour-M.Solonel : Apprendre a débattre au cycle 3, Hachette Education, 2003

J. Fortin, Mieux vivre ensemble dés l'école maternelle, Hachette Education, 2001.

C. Leleux, Education d la citoyenneté 2¢me édition, De Boeck, 2006 (tome 1 les valeurs et les normes, tome 2 les
droits et les devoirs)

Philo-Cité : Philosopher par le dialogue : 4 méthodes, Vrin, 2020

Philo-Cité : Manuel pour animer des discussions philosophiques (Quatre methodes) (47 p, en ligne)

S. Cospérec et J. Delaye : Faire vivre I'Enseignement Moral et Civique, ESF, 2023

D. de Casabianca : Apprendre autrement a philosopher. La pédagogie Freinet au lycée, ESF, 2022

2- Sitographie :

les ressources pédagogiques sur EDUSCOL du programme 2018 ne sont pas encore totalement parues. Celles de
2015 ont été supprimées fin 2018, mais sont encore consultables sur le site Viatique EMC dans l'onglet « Documents
officiels EMC »

Le site de Michel Tozzi : http://www.philotozzi.com/ (nombreux articles sur des thémes liés aux DVP

Le site Diotime sur la didactique des discussions philosophiques : https://diotime.lafabriquephilosophique.be/

Le site de Francois Galichet : http:/philogalichet.fr/

Le site d'"Edwige Chirouter : http://edwigechirouter.over-blog.com/

Le site de ’AGSAS : http://agsas-ad.fr/arch/

3- Sites contenant des fiches de préparation de débats philosophiques :

- Le livre trés utile « Pratiquer la philosophie a I’école : 15 débats » sur le site https://philogalichet.fr :
il peut étre téléchargé ici : https:/philogalichet.fi/telechargez-gratuitement-pratiquer-la-philosophie-a-lecole/
11 s’agit de préparation de discussions philosophiques pour 15 débats en classe (qu’est-ce qu’un ami ? Qu’est que
une grande personne ? Qu’est- qu’aimer ? Qu’est-ce qu’étre violent ? Qu’est-ce que étre juste ? Pourquoi parle-t-
on ? Pourquoi Est-ce que tout le monde est pareil ? Qu’est-ce que étre sage ? Qu’est-ce qu’étre raciste ? L’homme et
ses droits ; L’homme et la plancte...)



https://www.philocite.eu/basewp/wp-content/uploads/2019/01/FCC_3_2018_2019_Quatre_methodes.pdf
https://philogalichet.fr/telechargez-gratuitement-pratiquer-la-philosophie-a-lecole/
https://philogalichet.fr/
http://agsas-ad.fr/arch/
http://edwigechirouter.over-blog.com/
http://philogalichet.fr/
https://diotime.lafabriquephilosophique.be/
http://www.philotozzi.com/
http://www.pratiques-philosophiques.fr/wp-content/uploads/2014/PDF/Pratique_de_la_philosophie.pdf
http://www.pratiques-philosophiques.fr/wp-content/uploads/2014/PDF/Pratique_de_la_philosophie.pdf
https://philogalichet.fr/wp-content/uploads/2015/04/Galichet_Pratiquer-la-philosophie-%C3%A0-l%C3%A9cole.pdf

- Les fiches Pomme d’ Api, peuvent étre téléchargées sur le site Charivari a I’école sur ce lien :

https://www.charivarialecole.fr/archives/2539

- les sites suivants comportent des fiches utiles de préparation de débats sur des notions philosophiques :
http://www.philo-pour-enfants.com/index.php/ateliers-philo-2/thematiques/
https://philojeunes.org/philojeunes/le-materiel-pedagogique/fiches-dvdp/
http://linitiale.unblog.fr/nine-en-chemin/

http://linitiale.unblog.fr/philosopher/
http://labernique.com/pastilleantivirus/2020/04/08/le-jeu-de-loie-philo/

LIl

FICHE DE PREPARATION — Projet Pluri-Disciplinaire : Philosophie et Arts plastiques - 22p

C- Prendre appui sur la sensibilité, en partant de la Littérature-Jeunesse (LJ):

Pour articuler la réflexion a une base sensible qui permette aux ¢éléves de mieux se projeter dans le probléme
abordé¢, le passage préalable par une ceuvre de LJ est un moyen trés fructueux. L’ceuvre n'est pas un prétexte, c'est son étude
approfondie pour elle-méme qui sera motivante pour la discussion philosophique ultéricure.

1- Sélectionner des supports pédagogiques pertinents pour mieux "figurer" les enjeux de la discussion philosophique :
ceuvres littéraires, éléments d’histoire, actualité, conte, fable ...
Choix des extraits utilisables par ordre d’importance (essentiel => secondaire)
=> Voir ici une liste d’ceuvres de littérature-jeunesse reliées a des notions morales et civiques, appelée a étre bientdt remaniée :
http://www.ac-grenoble.fr/savoie/pedagogie/docs_pedas/tonolo_dvp/biblio.php

2- Importance du travail sur I’ceuvre littéraire avec les éléves :

*compréhension du texte (vocabulaire, connaissances requises, allusions culturelles, implicite, polysémie, chronologie et
péripéties de I'histoire, consistance des personnages...)

*interprétation ( qui peut débouche sur un débat d’interprétation littéraire autour des multiples sens du texte. Ce débat
littéraire précédera alors la discussion a visée philosophique.
Bien distinguer les problémes d’interprétation portant sur 1’essentiel du livre, et les questions plus secondaires...)

II- CADRE DE LA DISCUSSION A VISEE PHILOSOPHIQUE EN CLASSE :

A- Quel cadrage pour engager les éléves dans la construction de la situation d’apprentissage ?

1-Quel espace pour le débat ? Quelle disposition des ¢leves dans la classe la plus favorable au débat ?
En cercle ? En U ?

2-Quelle durée dans 1'emploi du temps ? Inutile de parler immédiatement aux éléves d'une durée de
parole limitée, ce qui risquerait d'ajouter une contrainte inutile au départ de leur prise de parole.
N'introduire cette limite temporelle que si la parole semble accaparée par certain-e-s,

en insistant sur le fait que pour que chaque éléve puisse s’exprimer, on ne peut pas garder la parole
trop longtemps. C'est I'enseignant-e qui décidera du moment logique d'interrompre la discussion.

3-Définition rapide de I'activité proposée : une discussion (a visée) philosophique.

Philosophie = se poser des questions sur la vie pour lesquelles on n'a pas de réponse valable pour
tout le monde => c'est a chacun de réfléchir et de se faire ses propres réponses.

Discussion : parler ensemble des réponses qu'on pourrait donner a ces grandes questions que tout
le monde se pose, afin de mieux réfléchir aux différentes réponses possibles et choisir la notre.

Attention au terme de "débat”, qui peut parfois étre mal compris des éléves. Les plus jeunes le
confondent facilement avec le terme "combat", et risquent d'en faire le lieu d'un affrontement agressif,
en cherchant a abattre leurs camarades plus qu'a débattre avec eux. Les plus agés peuvent eux avoir en
téte 1'image des "débats "médiatiques ou politiques, qui ne sont pas toujours des mode¢les de respect de
I’interlocuteur, ni de recherche commune de la vérité.

4--Quelle gestion du groupe ?
Est-ce possible de distribuer des roles dans le débat aux éléves, avec des missions explicites ?
En pédagogie coopérative ou institutionnelle, les éléves peuvent assumer des responsabilités, des


https://www.univ-orleans.fr/upload/public/media/fichier/2020-01/fiche_de_prep_debat_philo_def_.pdf
http://www.ac-grenoble.fr/savoie/pedagogie/docs_pedas/tonolo_dvp/biblio.php
http://labernique.com/pastilleantivirus/2020/04/08/le-jeu-de-loie-philo/
http://linitiale.unblog.fr/philosopher/
http://linitiale.unblog.fr/nine-en-chemin/
https://philojeunes.org/philojeunes/le-materiel-pedagogique/fiches-dvdp/
http://www.philo-pour-enfants.com/index.php/ateliers-philo-2/thematiques/
https://www.charivarialecole.fr/archives/2539

tutorats. Ou des roles dans la discussion, a la mesure de leur capacité. Comme par exemple :

*Président-e- de séance qui distribue la parole ;

*Reformulateur/trice qui rintervient pour redire dans ses mots et résumer ce qui été dit d'important ;
* Synthétiseur/euse : qui dégage pour le groupe les idées importantes a retenir

*Qbservateurs attentifs a la discussion, qui interviendront dans un second temps du débat ;
*Secrétaires qui prennent des notes pour aider a la trace écrite collective en fin de débat ...

5- Quelles traces écrites pour les éléves de la discussion ? Quel recueil de ces traces pour 1’analyse
ultérieure de I’enseignant-e ? Quelle mémoire collective et individuelle de ce que les éléves ont appris
dans le débat ? Qui réalise ces "traces" ? (I'enseignant-e, un enregistrement, les éléves,
individuellement ou collectivement, les "secrétaires" du débat... ?)

B- Quelles régles pour la discussion philosophique ?

Présentation (rapide) des consignes sous une forme articulant droits et devoirs :
Comme pour les régles de vie de classe, chaque interdit qui fixe un devoir est aussi 'ouverture d'un droit. Essayer de bien
le montrer dans leur formulation. Commencer par les régles de base. Quelques propositions :

1- Consignes du débat réglé en général :
=> faciliter /'expression de chacun et I'échange de paroles entre tous

* Tout le monde a le droit de prendre la parole dans le débat pour donner son avis. Donc on parle clairement pour tout le
monde, et pas pour quelques-uns.

* Quand on s'exprime, on veut pouvoir étre écouté avec attention. Il est donc important de faire silence et d'écouter sans
l'interrompre ni se moquer quelqu'un qui s'exprime.

*Chacun a le droit de réagir a ce qu'il entend, on leve donc le doigt pour bien montrer qu’on demande la parole pour réagir a
son tour ensuite. ..

*On donne en priorité la parole a ceux qui n'ont pas parlé, on répartit équitablement la durée des prises de parole entre les

différents éléves.

2- Consignes spécifiques a la discussion a visée philosophique :
=> Faciliter la pensée critique de chacun, et les échanges d'arguments.

Pour ['¢léve :

En philosophie, il n'y a pas de "bonne réponse", donc chacun a le droit de dire ce qu'il pense, méme si les autres ne sont pas
d'accord. Les idées qu'on exprime devant les autres peuvent changer : on essaye peu a peu au cours de la discussion de se
construire une réponse personnelle. Cela ne veut pas dire cependant que toutes les réponses se valent...

* Pour bien faire comprendre ses idées aux autres, on essaye de donner des arguments, des "bonnes raisons" qui justifient ce
qui est dit. On peut aussi donner des exemples pour étre plus clair.

* On a le droit quand on parle d'étre compris de tout le monde, donc on écoute attentivement dans le calme les arguments et les
idées, pour pouvoir dire ensuite on est d'accord ou pas avec ce qui a été dit.
On peut toujours demander a quelqu'un de ré-expliquer des idées qu'on n'a pas comprises.

*Puisqu'il n'y a pas de "bonnes réponses aux questions philosophiques, on a donc le droit de ne pas étre d'accord avec les idées
entendues. I1 suffit de demander la parole pour donner ensuite notre avis et dire ensuite pourquoi on n’est pas d’accord avec les
arguments qu'on a entendus. (éviter de dire aux éléves qu'il faut "respecter la parole des autres", ils risquent de comprendre
qu'ils n'ont pas le droit de la critiquer )

*Puisqu'on a le droit de ne pas étre d'accord, on essaye de chercher pour chaque prise de parole si on est d’accord ou pas avec
ce qui est dit, et surtout on cherche pourquoi, avec des arguments, des exemples...)

*Tout le monde peut changer d'idées, donc on a le droit de critiquer les idées, mais pas les personne.
Se moquer de quelqu’un pour une idée dont il peut toujours changer plus tard n'a pas de sens. Quand on n'est pas d'accord, on
cherche des arguments pour les dire ensuite.

*C'est a nous de construire notre propre pensée, mais on a besoin de connaitre celle des autres pour savoir si la notre est
préférable, ou si on peut l'améliorer, la faire progresser. Pour penser vraiment par soi-méme, on a donc besoin d'abord
d'échanger avec les autres pour connaitre leur pensée, car nous recherchons ensemble la vérité.



*Quand je réfléchis dans ma téte, j'essaye de me contredire en cherchant des idées différentes pour examiner s'il existe une
autre fagcon de penser meilleure que la mienne.

* Aprés avoir réfléchi, quand je communique mes idées, j'essaye de ne pas me contredire moi-méme.
* Au cours de la discussion, il est utile d’essayer de trouver une définition commune des mots importants.

*On peut demander la parole quand on veut, mais on est attentif a ne pas répéter des idées déja énoncées dans la discussion.

Pour I'enseignant-e :
-on donne la parole en priorité aux idées qui n’ont pas encore été formulées.

-on répartit équitablement le temps de parole, non pas entre les différents éléves comme dans le débat réglé, mais entre les
différentes positions qui se confrontent. On peut donc accorder la moitié du temps de parole a un éléve qui est seul a défendre
une position différente de celle de l'autre moitié de la classe.

-on peut parfois distinguer deux sortes de prises de parole, et privilégier une'petite intervention" en rapport direct avec ce qui
vient de se dire sur une "grosse intervention" argumentée mais moins en rapport direct avec ce qui vient de se dire (index levé-
pouce et index levés). Cela permet de ne pas donner trop tard la parole a une intervention ponctuelle qui n'est plus d'actualité
dans le débat.

-on peut certes interroger parfois les éleves qui ne se sont pas exprimés, mais sans les forcer a parler.

Ce n'est pas parce qu'un éléve ne s’exprime pas en public qu'il ne pense pas. Un éléve peut étre un "petit parleur" et "grand
penseur". Ou le contraire, bien str. Il faut simplement créer les conditions bienveillantes d'une prise de parole en confiance,
mais sans la contraindre excessivement.

3- 7 régles pour cadrer une DVP et 3 conseils

REGLES DE CADRAGE DE LA DISCUSSION PHILOSOPHIQUE :

7 régles de base pour tous : (en majuscules les régles, en minuscules leur explication)

1- DROIT D’EXPRIMER SES IDEES : En philosophie, on peut tous exprimer ses idées, son point de vue, car
Il n'existe pas de « mauvaise réponse » et « il n'existe pas de « bonne réponse », identique pour tout le monde.
Le droit d’expression des uns implique un devoir d’écoute des autres. Si tous parlent, personne n'entend. Alors on ne
parle a son tour que si les autres écoutent.

2- DROIT D’AMELIORER SES REPONSES DURANT LA DISCUSSION :
Chacun peut prendre position dans le débat, mais il y a des facons de poser les questions plus ou moins bonnes pour
se construire sa réponse. Chaque affirmation dans une discussion doit donc étre percue comme temporaire. Chacun a
effectivement le droit de changer d’avis et de chercher a améliorer ses propres réponses afin de progresser dans ses
idées. C’est pourquoi les interlocuteurs ont en contrepartie le devoir de ne jamais réduire dans une discussion une
personne a ses idées, toujours susceptibles d’évoluer ultérieurement.
Et pour cela, on a besoin d’échanger avec les autres, car nul ne construit ses propres réponses seul, et « il n’y a pas
de bonne réponse », méme la mienne ! d’oui I'importance d’écouter celle des autres pour tester la mienne, et
construire « une meilleure réponse » !

4- DEVOIR D’ARGUMENTER SES IDEES : Comme il n'y a pas de bonne réponse, on peut améliorer ses idées en
cherchant des arguments pour les consolider. Pour mieux expliquer une idée, mieux exposer son point de vue aux
autres en cherchant un argument, une bonne raison de dire quelque chose, un exemple significatif qui la renforce.

5- DROIT DE CRITIQUER LES IDEES ENTENDUES DANS LA DISCUSSION :
Comme il n'y a pas de ‘bonne réponse’ et qu’on doit construire sa propre réponse, on a aussi le droit de ne pas étre
d’accord avec les autres et de le dire, c’est a dire de critiquer les idées des autres. Pour cela, il faut donner des
contre-Exemples, des arguments contraires pour les tester.

6- DROIT DE CHANGER D’AVIS : Comme il n'y a pas de ‘bonne réponse’, on a aussi le droit de ne pas étre d’accord
avec soi-méme et de changer d’idée en critiquant ses propres arguments, ses propres idées.

7- CRITIQUER DES IDEES # CRITIQUER DES PERSONNES : On peut critiquer les idées, mais pas les personnes
(= moquerie), car on ne peut pas réduire une personne a une de ses idées : tout le monde a le droit de changer d'idée,
de modifier son point de vue, pour progresser vers d'autres idées qui semblent meilleures. Une idée n’appartient a
personne. Si je la pense vraiment moi-méme et que je peux la justifier, elle devient mon idée.




3 conseils supplémentaires a introduire par la suite pour progresser :

1- COMPRENDRE L’UTILITE DES ARGUMENTS DES AUTRES : Les arguments des autres peuvent nous aider a
améliorer nos idées, si on est attentif a I'avis des autres, méme quand on n'est pas d’accord avec eux. Ils nous obligent
a approfondir nos propres arguments, et ils nous apportent d'autres points de vue que les nétres..

2- CHERCHER ENSEMBLE LA VERITE : On ne débat pas pour &tre meilleur que les autres, mais pour chercher
ensemble une facon de penser meilleure, qui nous parait plus proche de ce qui est vrai ou juste.

3- DIALOGUER AVEC SOI-MEME : Il est possible, pour mieux penser, d’imaginer dans notre téte des personnes qui
ont d'autres facons de penser, et de chercher les arguments des personnes contraire a notre avis .

IHI-ANIMATION "DIALECTIQUE'" DE LA DISCUSSION PHILOSOPHIQUE :

A- Animer ?
Le terme d'animation est parfois considéré comme négatif, a double titre.

1- La crainte d’une animation excessive :

On souhaite ainsi parfois que le débat ne soit pas trop « animé », de crainte de se faire déborder par des interventions trop
vives. Or, souhaiter qu'un débat philosophique ne soit pas "animé" revient a vouloir un débat sans « ame ». L' « ame » d'un
débat, étymologiquement, c’est le « mouvement » qui anime, fait bouger les positions de départ. On ne peut vouloir une
discussion "vivante" sans accepter d'aborder des questions vives.

Un débat réussi est donc un débat ou des réponses opposées peuvent se confronter, et ou les questions les plus délicates, les
plus difficiles peuvent étre posées. On commence a y percevoir la complexité de ces questions vives et embarrassantes, et on
peut retenir de 1'échange des éléments pour construire sa propre réponse.

2- La crainte d’une animation minimale :

On appréhende aussi I’aspect minimal d’une animation qui se contente de faire bavarder des éléves entre eux sans réellement
les mettre en situation d’apprentissage. Animer un débat serait ainsi renoncer a en faire 1’objet d’un apprentissage. En fait, il ne
peut exister de travail philosophique dans une discussion si des représentations ne sont pas travaillées, si des connaissances
indispensables ne sont pas apportées par la personne qui anime a chaque fois que c’est nécessaire, si des concepts ne sont pas
précisés, définis, et distingués de représentations confuses.

B- Quels sont les grands principes pour orienter cette animation pour inciter les éléves a progresser philosophiquement
dans un dialogue philosophique ?

1- L'animation de I'enseignant-e doit s’efforcer d'étre "dialectique"
c'est-a-dire de susciter le dialogue en faisant naitre la contradiction entre des opinions opposées de la discussion. La recherche
de la vérité passe nécessairement par des tdtonnements, des approximations, des désaccords, des préjugés qu'on essaye peu a
peu de rectifier dans I'échange. L'erreur est le chemin du vrai.

2 -L'enseignant-e tente de faire sortir les préjugés, les représentations premiéres de la téte des ¢léves (par exemple en
commengcant le débat par un recueil des représentations).

3-Mettre en évidence deux aspects dans chaque réponse : un aspect possiblement intéressant, et un aspect partiel et limité,
afin d'inciter a aller plus loin dans la réflexion. Chaque intervention est une marche qui peut permettre de progresser vers une
vérité recherchée en commun.

4- L'enseignant-e cherche a mettre en valeur le désaccord et la contradiction.

Cette posture n'est pas facile, car elle s'oppose a celle qui lui est habituelle dans le reste de ses enseignements : rechercher le
consensus et 1'accord des éléves sur les bonnes réponses a connaitre.

Dans la discussion philosophique au contraire, on comprend vite que sans désaccord, il ne peut y avoir de débat. Le but
recherché est de mettre en évidence ces désaccords -normaux- entre éléves, la diversité des positions possibles, les différentes
réponses qui doivent nécessairement exister face a une question philosophique complexe. On va donc s'efforcer de faire
apparaitre des réponses plurielles face a la question posée, faire naitre des positions qui s'affrontent et se confrontent dans le
débat.




Souligner les contradictions, c'est questionner les éléves sur leurs désaccords dans leurs positions respectives, leur demander
comment ils/elles comprennent ces opinions contradictoires qui émergent dans les échanges. La contradiction n'est pourtant pas
qu’externe, elle peut aussi étre interne, par rapport a soi-méme : "Te souviens-tu de ce que tu disais tout a I'heure ? Est-ce la
méme chose que ce que tu dis maintenant ? En quoi penses-tu avoir changé ?"

C’est 1a qu’on constate que la discussion philosophique n’implique pas une attitude franchement bienveillante et empathique,
puisqu’on va chercher justement a se confronter aux opinions qui ne sont pas les notres, et qui relévent, au premier abord, plus
pour nous du poil a gratter que du baume apaisant. Ce sera ainsi pour les éléves I’apprentissage d’une qualité nouvelle : savoir
apprécier étre contredit, savoir écouter et entendre des avis opposés aux notres, chercher des contre-exemples a ses propres
idées, ne pas se contenter des consensus...

5- Savoir apporter les connaissances nécessaires, scientifiques, historiques, juridiques, culturelles... dés que le débat butte
sur I’ignorance des ¢léves. On ne peut débattre dans le vide, mais seulement en connaissance de cause.

6- Ne jamais laisser une représentation d’éléeve sans amener le groupe a la soumettre a la critique, I’examen collectif.
7- Ni trop directif ni en retrait dans la conduite du débat.

Laisser les éléves livrés a eux-mémes dans une discussion est un siir moyen de laisser 1'échange s'enliser dans le débat
d'opinion ou le débat stérile. Intervenir excessivement est aussi un bon moyen de réduire les ¢leves au silence, dans 'attente de
la bonne réponse "attendue" qu'ils croient ne pas posséder.

C'est I'enseignant-e qui est garant de la progression philosophique du débat qu'il doit mener, mais il est capital de prendre tout
le temps nécessaire pour laisser émerger dans la discussion les représentations des éléves qui seront ensuite travaillées, de les
relancer pour laisser s'approfondir petit a petit leur réflexion.

=> des exemples de relance :
*demande d'illustration des idées, d'exemples ou de contre-exemples ;
*demande d'arguments, d'explications, pour amener les ¢éléves a creuser leurs idées ;
*rappel du sujet posé, et transitions entre les digressions et la question initiale ;
*reformulation des idées exprimées ;
* attention a 'émergence parfois discréte chez les éléves de théses importantes
repérées lors de la préparation.
8- Demander aux éléves de définir un concept important sur lequel ils font des confusions.

9- Amener progressivement les éléves a échanger entre eux des arguments.
et non plus en se tournant vers la seule personne de I'enseignant-e.

IV- DEROULEMENT D’UNE DVP EN 4 TEMPS :

‘0 - Court moment de méditation pour débuter ? (si éléves agités)
— cf video Lenoir : « Le cercle des petits philosophes » : 3°30°’- 4°30" et 28’- 30" )
1 - libre expression des opinions/préjugés des éléves (passage par I’écrit?)
— écoute compréhensive pour donner confiance a I’éléve en expression libre.
— recueil tres précieux des préjugés et des représentations erronées qui seront ensuite travaillées
2 - relances d’argumentation
— relance pour amener a approfondir, argumenter les réponses spontanées,
— donner des exemples, illustrer les positions prises par les éléves...
3 - relances pour faire surgir la contradiction (et inviter au dialogue)
— mise en contradiction examen critique des positions, pour faire se confronter
(/ problématisation) des théses (= réponses) différentes sur la question posée.
— inviter a conceptualiser, a définir la notion discutée, a en distinguer les différents aspects.
— questions de congruence : on sait bien que... mais pourquoi dans la vie, dans nos
comportements, on n’applique pas ce qu’on sait ?
— questions d’acculturation : certaines questions supposent des apports de connaissance de la part
des enseignant-e-s, car elles ne relévent pas de questions philosophique
(=> apports de réponses juridiques, scientifiques, historiques, sociologiques...)
4 — Bilan (moment d’institutionnalisation avec les éléves)
— responsabilité du bilan d’apprentissage lors du débat : trace écrite, individuelle puis
collective), sur un cahier d’EMC ou de philosophie.



https://www.youtube.com/watch?v=llna0_IiOCc

0- Un moment d’ACCULTURATION : entrée dans une problématique philosophique complexe par le biais d'un DEBAT
INTERPRETATIF autour d'une ceuvre de littérature (aprés bien sir un travail préalable de compréhension), et soigneusement
choisie comme médiation culturelle. Rappelons I'importance du travail littéraire sur 1’ceuvre choisie, qui est tout sauf une
simple illustration : son aspect symbolique et interprétatif peut déja faire penser. En plus de cette acculturation littéraire, il y
aura durant le débat d’autres moments d’acculturation (scientifique, juridique, historique, sociologique...)

Role de l'animateur/animatrice : inciter a interpréter le sens symbolique d’un texte littéraire ou d’une ceuvre artistique
incarnant la complexité d’un probléme philosophique.

1- Le moment d'EXPRESSION CONFIANTE au scin dune CONFRONTATION REGLEE: prendre confiance en soi dans
I'expression de son opinion devant les autres. Pour cela, le rdle d'animation est d’abord en retrait, veillant a 1'observation des
régles formelles du débat, et encourageant simplement 1'expression pour montrer qu'il ne s'agit pas d'une évaluation, et que la
place est laissée au tdtonnement, a I’errance, voire a l'erreur....

Roéle de l'animateur/animatrice : plutdt effacement au début pour inciter a s'exprimer et a écouter avec confiance grace a un
cadre protecteur (régles du débat)

2- Le moment d’ARGUMENTATION : le role de I'animateur ou de I'animatrice consiste a demander si les éléves peuvent
fournir des exemples, des arguments aux opinions exprimées. Il s'agit uniquement, dans cette CONFRONTATION
ARGUMENTEE, de questions d'approfondissement, afin d'inciter & donner des exemples, des arguments supplémentaires...
Découverte par les ¢léves de la différence des opinions.

Role de l'animateur/animatrice : intervenir pour relancer et inciter a argumenter, sans souci explicite de la vérité et de la
connaissance.

3- Le moment de DISCUSSION proprement PHILOSOPHIQUE (discussio en latin — quatio, cutio : secouer vivement,
écarter ou détacher en secouant, écarter, rendre vain, examiner). Découverte par les éleves du conflit (pacifique) entre les
opinions et d’une réelle CONFRONTATION INTELLECTUELLE visant une exigence de vérité, de clarification conceptuelle
et de connaissance rationnelle.

Role de l'animateur/animatrice : montrer davantage sa présence et prendre la responsabilité d'une mise en scene de la
CONTRADICTION entre les positions qui s’expriment. Son role est d’inciter les éléves a se tourner vers une finalité
philosophique (problématisation, argumentation tournée vers le vrai et non le vraisemblable, conceptualisation, contradiction
entre les arguments, recours a la connaissance rationnelle, congruence / vie, mise en relief des enjeux éthiques, moraux et
politiques...) en posant des questions pour faire naitre la problématisation et la contradiction des théses en présence ; en lancant
les éléves dans un effort d’argumentation et de conceptualisation ; en apportant les connaissances factuelles nécessaires au
débat, en questionnant sur les valeurs présupposées par les réponses, en posant la question du rapport a la vie bonne, souvent en
décalage avec ce qu’on sait, sans pour autant le mettre en pratique (congruence)...

4- Le moment de BILAN-RECAPITULATION : « Qu'a-t-on appris dans cette confrontation des théses établies, par rapport
a la question initiale, quand on compare les arguments donnés, les tentatives de définition des termes, les connaissances
acquises, les confusions dissipées ? » Le moment indispensable d’une trace écrite de ce qui a été appris durant le débat et qui
donne tout son sens a la discussion, en dégageant explicitement ce qui a été appris.

Role de l'animateur/animatrice : solliciter les éléves pour les inviter a se remémorer ce que la discussion leur a permis
d’apprendre : tout d’abord ce que seuls ils ont retenus, sur une page de leur cahier personnel de philosophie, puis en élaborant
collectivement avec les éléves une trace commune notée elle-aussi sur une deuxiéme page du cahier de philosophie.

V- ANALYSE POSTERIEURE DE LA DISCUSSION PHILOSOPHIQUE :

Comment savoir si une discussion a visée philosophique s'est bien déroulée ?

A- Regard a posteriori sur la discussion a partir :

-de la trace collective finale élaborée ensemble, et des données initiales et intermédiaires ;

- de I'implication des ¢€leéves dans le débat (il faut cependant accepter que certains éléves mettent beaucoup de temps a prendre
la parole en public ) et dans leur comportement ultérieur, individuel et collectif.

- du rapport entre ce qui était anticipé dans la préparation de la discussion et ce qui s’est réellement passé.



B - Qu'ont appris les éléves de cette discussion sur la notion abordée, la question posée ?
Quelle évaluation rapide et personnelle avoir du débat ? 5 principes.

=> Problématiser, conceptualiser , argumenter (= les trois capacités philosophiques a développer chez les éléves pour Michel
Tozzi) ; ainsi que la congruence et I’acculturation.

1- Les éléves ont-ils fait un effort de problématisation (= remise en question d’idées préconcues, de préjugés, de
représentations premiéres) sur la notion étudiée ?

2- Les ¢éleves ont-ils fait un effort de conceptualisation (= définition des mots importants, distinction de termes a ne pas
confondre ) ?

3- Les éléves ont-ils fait un effort d'argumentation (en donnant des raisons expliquant leurs positions dans le débat, en
justifiant leur point de vue) ?

4- Les ¢leves ont-ils fait un effort de congruence ? Peut-on constater une volonté de certains éléves d’appliquer dans la vie
ce que la discussion philosophique leur a permis de comprendre ? Peut-on observer un engagement de leurs pensées, de lerus
réflexions dans la pratique, les comportements en classe ou en dehors ?

5- Les éléves ont-ils fait un effort d'acculturation ? Quelle culture et quels savoirs ont pu aider les éléves a comprendre le
probléme posé ? L'EMC est-il I'occasion de développer la sensibilité esthétique des éléves, par 1'accés a des ceuvres de culture
consistantes, des textes riches (littérature-jeunesse...) reliées a 'EMC ? Quels savoirs juridiques, historiques, scientifiques... ont
été abordés dans la discussion ?



